## فى رواية « رحلة إبراهيم » للأديب محمد هلال :

## عبقرية الهوية .. حتمية التنوير .. وجذورنا الفرعونية والعربية !!

التمرد والثورة والجدل حول مسائل فلسفية « كثيرا ما تحدث بها معنا، حول مسألة الدين.. هل الانسان مسير أم مخير؟.. هل الأديان حقيقة أم وهما

ابتدعه الانسان لتهدئته واستقراره نفسيا؟. لم يخطر بذهنى ان تتبلور تلك المناقشات في صورة عمل أدبى له يرى النور، يبحث بكل جرأة تلك القضية ويتعمق في بحور الكتب والدراسات بحثا عن اجابات تشفي الصدور. إنه الأديب والكاتب الصحفى محمد هلال في روايته «رحلة ابراهيم».. في البداية يصدمك الكاتب، ولكنه يأخذك معه في رحلة بحثه، أملا في الوصول إلى " إجابات شافية لتساؤلات محيرة عن أصل الوجود، وهل الأقدار هي المتحكمة فينا أم عقولنا؟ وهذا ليس بجديد على محمد هلال، فقد عرفناه قلق الذهن بالسليقة، مهموما بالبحث عن الحقيقة، يرفض الإكليشيهات الجاهزة فتطارده الأفكار ويطاردها، قاص يسرى الأدب في دمه مهما اعترته من صعوبات أبعدته عنه قليلا للعمل في الصحافة كسبا للعيش، حكاء مجيد غزير الإنتاج، فرواية «رحلة إبراهيم» ليست العمل الوحيد للكاتب والقاص. فقد سبق وصدرت له أعمال أدبية كثيرة منها: أرض المراغة ، مابعد موتى ، ماتيسر من سيرة العشق ، عطش الشيطان درب البهلوان ، سجن المزرعة. وهاهى دور النشر تتلقف أعماله، فلا يمر عام إلا وظهر إلى النور مولود أدبى جديد يمتع به قراءه.

التمرد والثورة غاية للتجديد! وفق تعريف علماء النفس لمفهوم التمرد، هو رفض تنفيذ الأوامر، ويختلف مفهوم التمرد عن الثورة في شرعيته الاجتماعية ومقدار تقبل الناس له وانخراطهم فيه، وتبدأ كل ثورة اجتماعية بعملية تمرد تقوم بها جماعة من الأفراد، ثم تستقطب مجموعات أخرى من الناس، حتى تعم أغلب الفاعلين الاجتماعيين وتنظم تمردهم. وفقًا لهذا التعريف، نجد أن رواية «رحلة إبراهيم» تسود فيها فكرة التمرد والثورة معا على المألوف والسائد فى المجتمع سواء العادات أو التقاليد أو العقيدة وغيرها، تفلى الرغم من أن الرواية جاءت في عدة أجزاء وبعناوين مختلفة، إلا أنه يربطها خيط واحد وهو التمرد، فجاءت في صورة تحكى أمثلة عن التمرد، فتارة تمرد وثورة ضد الجهل، كما في الجزء الأول من الرواية، وتارة أخرى تمرد على أنماط العبادات عند العرب قبل الإسلام، وقد جعل محمد هلال القدوة في ذلك سيدنا إبراهيم أبو الأنبياء، الذي اختاره الكاتب ليكون عنواناً للرواية، والذي رفض ما نشأ عليه آباء من عبادة الأصنام، وثالثة ضد المناهج التعليمية الأزهرية، والتى لم يتم تطويرها بعد، وهو ماقام به والد النفيس بطل الرواية، الذي توفي صغيرا في السن وقد نال جزاء مريرا لتمرده بتكفيره ، ونسبة كتاب زائف يحوي أفكارا شاذة إليه لتشويهه بعد رفضه التراجع عن أفكاره التي وصفوها «بالكافرة». ورابعة ضد العادات والتقاليد البالية في أنماط الـزواج عند العرب قديما قبل الإسـلام، وهنا يصحبنًا محمد هلال في هذا الجزء في رحلة ممتعة عن أنماط هذا الزواج، مثل زواج الرهط وزواج الاستبضاع، والآلهة عند العرب وتمركز حياتهم حولها. وعن جهل نظرة المصريين للآثار المصرية، وضرب مثالا على ذلك بنظرتهم للحارس أبو الهول والقصص الخرافية التي كان ينسجها خيال المصريين عن الكنز المدفون أسفله، وهنا تظهر شخصية محمد هلال الباحث والصحفى فلا يكتفى بالسرد القصصى في الرواية بل يغذيها بالقراءات والبحث والتحليل. كما يظهر

رجائي" قائد الفرقة ٩ مدرعات، والرائد "محمود عبدالحميد

صادقٌّ رئيس مباحث مركز طامية بالفيوم، والملازم "أحمد

عز الدين" بقسم شرطة العمرانية، وأخيرا التورط في محاولة

غتيال فأشلة للنائب العام المساعد المستشار "زكريا عبدالعزيز"

كل تلك العمليات التي قامت بها وأعلنت مسئوليتها عنها "حركة

حسم" الإخوانية، و"النوفي" متهم بأنه أحد مؤسسى هذا الجناح المسلح من أجنحة الجماعة بكل ما ارتكب به من عمليات تفجير

الدلالة الثانية هي التناقض المفضوح تقليديا للكذب الإخواني.

ففى حين تصف اللجان الألكترونية وإعلام الجماعة الإرهابي

بأنه معارض، محض معارض!، تزعم أن القبض عليه في مطار

الأقصر لم يكن محض مصادفة، مصادفة قذفت بها الأقدار

بالمتهم ليلقى جزاء يستحقه عبر محاكمة. بدلا من ذلك يزعمون

أن القبض عليه جرى بعملية دبرتها المخابرات السرية. وهذه

'المعلومات السرية" نمت لعلم الجماعة بطريق يجهله الجميع، لا

أظن أنه العلم اللدني مثلا!، رغم ذلك يردد إعلام ولجان الجماعة

بيقين قاطع أن الطائرة التي استقلها كادر حسم الإرهابية في

طريقه من السودان إلى تركيا، لم تجبر على الهبوط اضطراريا

واغتيال منذ فض اعتصام رابعة الإرهابي.

هذا المجهود البحثى لمحمد هلال جليا في الجزء الخاص بمصر تحت الحكم الروماني واضطهاد الأقباط قبل دخول الإسلام والعرب إلى مصر، وكيف انصهرت القبائل العربية التي هاجرت الي مصر قبل وبعد دخول الإسلام مصر، في نسيج المجتمع المصرى. تتجلّى فكرة التمرد في رواية «رحلة إبراهيم»

في إطار حوارات بين الحفيد بطل الرواية يدعى «النَّفيس» وجده الذي يقنعه بإعادة فتح منزل قديم تملكه العائلة، بعد أنّ هجره الأهل بسبب شائعات وأقاويل عن كونه مسكونا بالجن والعفاريت، إلا أن الحفيد «النفيس» يصر على رأيه ليكشف لهم أوهامهم، فيحول البيت إلى مزار ثقافي يرتاده الأجانب من كل حدب وصوب، ويكتشف الحفيد أيضا أن البيت يحوي كنوزا تركها له جده من كتب ومخطوطات تخبره عن ما تركه الأجداد من قصص وحكايات عمن سبقونا، وهو ما عبرعنه محمد هـ لال في مقدمة الرواية بقوله: «من أروع نعم الله على الإنسان أن هداه إلى التدوين واختراع أساليب الكتابة، فدون خكاياته فوق الصخور، ثم عظام الحيوانات وجلودها، ثم بعد ذلك الأوراق وما بعدها من وسائل حديثة. وهكذا جعل السابق يحفظ ذاكرة البشرية للاحق».

أيضا كان لتمرد الشعراء في مصر على قوالب الشعر القديمة نصيب في رواية رحلة إبراهيم، حيث جعل لوالد «النفيس» دور كبير في ذلك، كما جاء على لسان زميل والده في الأزهر «الشيخ عبدالتواب» الذي آثر السلامة، ولم يسر في ركب والد «النفيس» وإلا سيلقى نفس مصيره ونسبة آراء خاطئة إليه .. يقول الشيخ عبدالتواب كما ورد في الرواية «أتعرف أن لوالدك الفضل في ابتعادى عن الشعر العمودى؟»

الرمز والرمزية في روايةً رحلة ابراهيم وفقا لمفهوم الرمز في الأدب، فإنه بمثابة إشارة من الشاعر أو الأديب يتخفى خلفها بعض الأمور التى لا يريد المؤلف أن تصل بشكل مباشر، وانما ببحث وتحر، وهـو أيضـا التعبير غير المباشر عن النواحى النفسية المستترة، وكذلك الرمزية هي التعبير عن الأفكار والعواطف بطريقة غير مبأشرة.. وفقا لتلك المفاهيم نجد أن الرمزية تجلى في رواية «رحلة إبراهيم»، إذ لم يكن اختيار الكاتب لإظهار شخصيات الجد والحفيد وإخفاء الأب وموته إلا تعبيرا عن مسار حركة التنوير في مصر عبر ثلاثة أجيال على مدار نحو مائة عام، والتي مرت بعدة محطات، تلك الحركة التي بدأها الإمام محمد عبده وغيره حين اجتهد في إباحة النحت والتصوير في الإسلام وعدم حرمانية إقامة المتاحف، وفي رأيي عبر عنها الأديب محمد هلال بجيل الجد، ولكنها توقفت مع صعود التيارات الدينية وذيوع حركة الإخوان المسلمين وتغلغل الوهابية، وقد رمز لمسيرة التنويرالتي تعرقلت قليلا بالأب الذي مات صغير السن، فما أن بدأت حركة التنوير وفتح باب الاجتهاد إلا وقد ووجهت بالحركات السلفية المعتمدة على النقل وإلغاء العقل وعلو نعرات التكفير وتحريم الموسيقي والنحت، أما مرحلة عودة حركة التنوير ومحاولة تصحيح المسار، فقد رمز لها بمرحلة الحفيد الذي يحاول إحياء مسيرة التنوير من جديد، وهنا يقوم الابن باكمال مسيرة حده وأبيه، فيفتح المنزل القديم وينظفه من أعشاش العنكبوت والأتربة التي تراكمت منذ سنوات بعيدة، فيحول المنزل إلى مزار ثقافي يعلم

فنون التصوير والنحت والموسيقي. امتلأت الرواية بالرموزالتي تواءمت مع فكرة التمرد، فالبيت الكبير الذي ورثه النفيس



قراءة وتحليل: هدی مکاوی

> وعائلته وأعاد فتحه وترتيبه وتنظيفه ماهو إلا وطنه ووطن أجداده مصر ونهضتها الثقافية بعد سنين ظلامية طويلة، عاشتها مصر تحت الحكم العثماني ساد فيها الجهل والتخلف والفقر وعدم الاعتداد بتراثها الحضارى وآثارها التى ظلت مجهولة إلى أن بدأت نهضتها الثقافية، وقد لخص كاتب الرواية ذلك في سفر بطل الرواية إلى فرنسا ليدرس الفنون ويعود إلى وطنه، شيء مركزا ثقافيا فتتغير نظرة ذويه لنحت التماثيل وللموسيقي والتي توجت بافتتاح كلية الفنون الجميلة بدرب الجماميز على يد الأمير يوسف كمال، وهنا يشير الكاتب الى دور البعثات العلمية آنذاك في نقل النهضة الثقافية من الغرب

هوية مصر على درب الدكتور جمال حمدان!

كما جسد الكاتب محمد هلال هوية مصر

في الرواية عبر مكونات البيت الذي تركه جده من الداخل، والذي يحوى مخطوطات عربية ثمينة وأيقونات مسيحية، فقد جعل البيت في نزلة السمان التى تحوى كنوزا فرعونية لاتقدر بثمن، ونسب أول بيت بنى بنزلة السمان لجده من أصول عربية وهو الوليد ابن حجر السمان، والتى سميت باسمه منطقة نزلة السمان، وهو من رفض عبادة الأصنام وهرب من مطاردة أهله ليستقر في مصر وقد افترض له اسما وهميا «الوليد بن حجر» كرمز لكل القبائل العربية التى استوطنت بمصر وانصهرت في النسيج المصرى. كما وجد ضمن محتويات البيت الذي ورثه النفيس عن جده، أيقونات مسيحية على اعتبار أنهم من نسيج المجتمع، وهنا يشير محمد هلال إلى أنه لا انفصال بين فرعونية مصر وعروبتها، كما ذكر من قبل الدكتور جمال حمدان في موسوعته «شخصية مصر» فإن مصر فرعونية بالجد ولكنها عربية بالأب، وأن العرب هم من أصل قاعدي واحد مشترك مع العنصر المصرى وأن الموجة العربية لم تزح الأساس القبطى إلى جيب الجنوب المغلق في الصعيد، على حد ذكر الباحث محمد السيد اسماعيل في موقع اصوات اون لاين، كما ورد في الرواية ما يشير إلى اعتزاز البطل بانتسابه لأجداده العرب القدامي ما يلي: «فكرة أكثر من رائعة ياجدي . كم أتمنى لو أعرف له قبرا يزار حتى يكتمل تكريمنا لذكراه، ولكن بيننا وبينه ألف سنة ونصف ألف درست فيها القبور مرات ومرات وتبدلت الخرائط والأحوال وأغلب الظن أوصاهم بتعهد البيت بالرعاية .. ولولا تعهد حفاده وأحفاد أحفاد أحفاده بترميم البيت الكبير.. لكان كومة من حجارة لانعرف لها سرا، سوى أنها من بقايا قدماء المصريين». كما ورد أيضا خلال الرواية في حوارات الجد مع الحفيد ما يشير إلى عدم تنحى الأقباط في مصر جانبا: «كان أجدادك من الأقباط، ولكن بعض أولادهم اعتنقوا الإسلام ... وسترى الصلبان وتمائم العذراء وأيقونات القديسين في

خرافات الخواجة يني!

لم ينس القاص محمد هلال العنصر اليهودي في رواية «رحلة إبراهيم» إلا آنه رفض محاولة نسبة أي أصول يهودية للمصريين. وهو ما نجده من تحذير الجد للحفيد «النفيس» من محاولات اليهود نسبة أصول المصريين إليهم، والذى رمز محمد هلال له «بالخواجة يني» وما يردده من أكاذيب حول احتواء المنزل على تراث يهودى ممثل في تماثيل وشمعدان وغيره. وهو ما ذكره الدكتور جمال حمدان في كتابه «شخصية مصر» أن المصريين القدماء شعب أصيل وأن اليهود طردوا تماما من مصر ومعهم الهكسوس، وبالتالي فلا وجود لهم في الهوية المصرية من قريب أو

مناقشات فلسفية حول الدين!! بالرغم من الآراء المحيرة لمحمد هلال في مسألة الدين أحيانًا، كحديثه عن الشيطان الذي لم يشرك بالله رغم عصيانه له، إلا أنها لا تخرج عن إطار فلسفي، تتم عن إيمان عميق برب الكون خالق كل شيء، عايته الوصول إلى الحقيقة وهي ربوبية الخالق عز وجل والوصول إلى إسلام صاف من الشوائب التي اعترته على مر السنين والتي امتلات بها كتب التراث، إسلام يخاطب العقل لا يقوم بإلغائه، ولعل بطل الرواية يعبر عن مئات المفكرين الذين انتقدوا بل رفضوا التعليم الأزهرى آنذاك، ومنهم عميد الأدب العربي طه حسين ومصطفى لطفى المنفلوطى وغيرهم كثيرون ممن تمردوا على الدراسة في الأزهرعلي حالته في ذلك الوقت. يقول الكاتب في روايته، على لسان والد بطل الرواية «النفيس»: إذا توقف الفكر قامت القيامة.. فناء الدنيا قي توقفها عن الجديد، فلا تتوقفوا فتيبسوا وتموتوا.. ماذا لو عاش الواحد منا ألف عام يأكل ويشرب وينام وينجب ثم يرحل ولم يضف فعلا للناس؟» كما ورد في الرواية على لسان البطل: «حفظي للقرآن



الكريم ياجدي الطيب عصمني من أخطاء كثيرة.. عرفت قيمة تحفظى للقرآن الكريم فكان يدفعني لمزيد من المعرفة ولا يجعل الشهوة مبلغ همي ...» نزلة السمان رمز لعراقة المكان

لم ينس الكاتب الأعتداد بعنصري المكان والزمان، فالكان منطقة أثرية خدمت الرواية وهى نزلة السمان وما تحويه من آثار كانت عرضة للنهب من تجار الآثار الذين لا ينظرون إليها إلا مصدرا للمال، والحلم بوجود كنوز منذ زمن بعيد أسفلها بعيدا عن كونها كنوزا لا تقدر بثمن، فهي تحوي تاريخ الأجداد الذين دونوا على جدرانها ليخبرونا بتفاصيل حياتهم وقصصهم، وعلى الرغم من أن أحداث الرواية وما حوته من قصص متعددة انتقلت إلى أماكن أخرى، إلا أنها تعلقت جميعها بمصر بلد الكاتب، ولعل اختيار الكاتب لنطقة الأهرامات ونزلة السمان لم يأت أيضا كشيء عفوي، فهو يشير إلى عظمه وطنه وحضارته العريقة والتي لا تستحق أن يعشش فيها الجهل والتخلف والاستهتار بالتراث والحضارة. ورد فى الرواية: «قبالة وجه أبى الهول حارس الأهرامات، تقبع قرية لايجوز لغيرها أن تباهى الكون بهذا التميز، اسمها نزلة السمان «أكسبها هذا الاسم أشهر من وفدوا إلى المكان هذا الولى الراقد في ضريحه المتواضع بزاوية مسجده الكبير وساحته الواسعة التي يعمرها دراويش الصوفية أسبوعا كاملا بمناسبة مولده، إنه «الشيخ السمان»

سيدنا إبراهيم أكبر المتمردين عبر الزمان أما الزمان، فقد اختار الكاتب أزمنة قديمة قبل دخول الإسلام إلى مصر وبعده حتى منتصف القرن العشرين، رصد فيها فكرة التمرد على السائد والمألوف إلى أن وصلت مصر إلى مرحلة حديثة، اختارالكاتب زمن سيدنا إبراهيم وفترة الجاهلية قبل الإسلام، كما اختار فترة الحكم العثماني لمصر وبداية نهضة مصر الثقافية والعلمية، عبر البعثات العلمية إلى أوروبا، وفي تحليلي لأهمية المكان والأحداث التي دارت في الرواية فجميعها في وطنه، حتى وإن انتقل إلى أي مكان آخر، فهو يؤول في النهاية إلى غايته مصر والتي خصها عبر أزمنة مختلفة ليصل إلى تحديد كينونتها وهويتها ومستقبلها الثقافي والعلمي، معتزا بتراث أجداده الفراعنة الذين برعوا في فنّ النحت، وعروبته التي استمدها من أجداده العرب الذين استقروا بمصر، إذ يختم محمد هلال الرواية بضرورة عمل أربعة تماثيل لأجداده العرب، وتعهده بإكمال مسيرتهم في إعادة ترميم البيت الكبير «وإلا كان كومة من حجارة لاتعرف لها سرا سوى أنها من بقايا

المصريين القدماء». وأخيرا، لا يمكنني أن أختم رواية «رحلة إبراهيم» دون أن أشهد أنها وجبة دسمة ممتعة للقارئ تستحق الإبحار فيها بلا ملل، وقراءتها بعناية لفك رموزها وطلاسمها، فكل كلمة لها دلالتها عند الكاتب، وكل شخصية قام بتوظيفها بعناية لتعبر عن مكنونه وغايته في وصف هوية وطنه مصر وتاريخها الطويل منذ الأزل.

## لقاء «هيكل» و«الهضيبي» منذ 68 عاما:



فى مطار الأقصر بسبب إنذار حريق بداخل الطائرة، وإنما عبر اتفاق بين المخابرات المصرية وشركة الطيران السودانية الخاصة "بدر" المسئولة عن الرحلة الجوية. وأيا كانت مصداقية معلومات الجماعة اللدنيَّة تلك فإن ما يترتب على تصديق وجود دور لأجهزة الأمن المصرية في القبض على الإخواني الهارب بالمنطق السوى - هو أنه إرهابي تم اصطياده بعملية أمنية أو مخابراتية نظيفة، إذ ليس في وسع عقل - مهما بلغ به العبث مداه - أن يتخيل أن أجهزة أمن تصدت بنجاح ومهارة واحترافية عبر السنوات الماضية لموجة كاسحة ذات تخطيط عال وتمويل مفتوح، وبمشاركة عناصر الجماعة داخل وخارج مصر على نطاق واسع، لا يمكن تخيل أنها أجهزة أمن تتسلى بمطاردة واصطياد معارض بلا شأن، هذا لو تصورنا أن كادر الجماعة الإرهابية 'المنوفي" هو معارض بالفعل. ولو كانت أجهزة الأمن المصرية كما تصورها دعايات الجماعة المتناقضة على هذا النحو الهزيل، ما وصلنا في مصر إلى هذا النجاح في مواجهة أذرع الجماعة الإرهابية وتنظيمها الدولي، وهو نجاح تجسد خلال العام المنصرم ٢٠٢١ في إلغاء حالة الطواريء لأول مرة منذ رحيل نظامً الجماعة بثورة في ٢٠١٣.

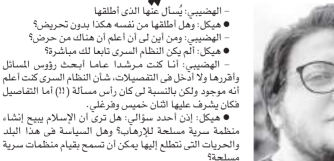
الدلالة الثالثة المهمة للمعالجة الدعائية الإخوانية النازية لخبر القبض على عنصر حسم "حسام المنوفي"، هي أن الجماعة لن

تتنازل أبدا لا عن أساليب إرهابها وعنفها الدموى المروع، ولا عن أساليب كذبها وقبحها الدعائي المشوه. هذا الاسلوب القزز في انتهاج أساليب عنف دموية من جهة، وانتهاج أساليب تنكر لها من جهة أخرى، كان دائما الاستراتيجية الثابتة للجماعة في ممارساتها التخريبية. أسلوب اتبعته منذ الاربعينيات عندما تبرأ مؤسسها "حسن البنا" من موجة الاغتيال والتفجير الواسعة التي قام بها أعضاء "التنظيم الخاص" التابع للمرشد شخصيا، ووصفه لن قاموا باغتيال رئيس وزراء مصر آنذاك "محمود فهمى النقراشي" - سنة ١٩٤٨ - بأنهم "ليسوا إخوانا وليسوا مسلمين". ثم اتبع نفس الأسلوب المرشد الثاني للجماعة "حسن الهضيبي" في أعقاب محاولة عناصر نفس "التنظيم الخاص التابع للجماعة اغتيال الرئيس "جمال عبدالناصر" سنة ١٩٥٤. ثم اتبع نفس الأسلوب للمرة الثالثة بعد انكشاف مخطط تنظيم الجماعة القطبي سنة ١٩٦٥، نسبة للمفكر "سيد قطب" الذي لا تزال الجماعة تطلق عليه وعلى مؤسسها الإرهابي "حسن البنا" لقب الشهيد أيضا، خطط التنظيم القطبي لموجة أخرى



من الاغتيالات والتفجيرات أضيف إليها إغراق دلتا مصر بأكملها فى عملية تفجير القناطر الخيرية حسبما خطط لها. أود هنا التوقف لتأمل طبيعة "الأسلوب التقليدي" لجماعة الإخوان في التحلل من إرهابها، وفي تبييض صفحة إرهابييها، وهي طبيعة ربما تستحق التحليل على طريقة علم نفس الجريمة، وقد تستحق بعض عناصر الجماعة من أجلها أن ينزلوا سجناء على المصحات النفسية والمشافي الذهانية، هذا فيما لو صدقنا أن عناصر الجماعة أنفسهم يصدقون أنفسهم في كذبهم المكشوف!. وأعود في هذه الوقفة - وبدون تعليق منى - إلى مقال كتبه الأستاذ محمد حسنين هيكل" سنة ١٩٥٤، تناول فيه تفاصيل لقاء أجراه مع مرشد الجماعة "حسن الهضيبي" في أعقاب محاولة اغتيال الرئيس "جمال عبدالناصر" في ميدان المنشية بثماني رصاصات. في هذا الوقت - نوفمبر ١٩٥٤ - زار هيكل المرشد الهضيبي في سجنه، ودار هذا الجانب المذهل من الحوار بينهما: هيكل: هل يبيح القرآن القتل والإرهاب؟

- الهضيبي: لا • هيكل: وهذه الرصاصات الثماني التي سمعتها بأذنيك في ميكروفون السجن؟



- الهضيبي: من قال هذا؟! • هيكل: أنْت قلت الآن.. لقد قلت إنك تعرف أن هناك نظاما سريا، ولكن الذي نفيته أنك أنت الذي كنت تصدر الأوامر، ولقد قلت لى أنك كنت تعرفه كرأس مسألة ولكنك لم تعرف الظروف التي يعمل فيها، ألم يكن محققا أن أفهم من كلامك هذا؟.

كان محققا بالطبع أن يصل "هيكل" من كلام مرشد الجماعة الإرهابية لهذا الفهم المنطقي، ولايـزال محققاً حتى اليوم أن يصل المنطق المستقيم للفهم نفسه، لكن المنطق المشوّه الحاكم

فى تعامل الجماعة مع جرائم عناصرها الإرهابية، هو محاولة تبييض صفحتهم وصفحتها بكل الحيل غير المنطقية، وعلى قاعدة اللامبدأ النازي: "اكذب حتى يصدقك



عصام الزهيري